## МЕЖКОНФЕССИОНАЛЬНЫЕ ОТНОШЕНИЯ

## МЕЖКОНФЕССИОНАЛЬНЫЙ ДИАЛОГ – НАЦИОНАЛЬНЫЙ И МЕЖДУНАРОДНЫЙ ОПЫТ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ



Лихачев В.Н.<sup>1</sup>

еждународное сообщество в целом, его региональные компоненты - современные геополитические субъекты живут в условиях разработки и имплементации комплексной стратегии реагирования на глобальные угрозы и вызовы XXI века. В согласованной Повестке дня, обозначенной, в частности, в Декларации тысячелетия ООН - разнообразные проблемы, обладаю-

щие высокой степенью актуальности. Среди них нераспространение ядерного оружия, энергетическая и экологическая безопасность, ликвидация региональных конфликтов, борьба с международным терроризмом, наркотрафиком, голодом, инфекционными болезнями и другие.

Эффективное решение этих и иных, близких им по природе, органике, вопросов, зависит от ряда условий и предпосылок. К числу важнейших относятся оптимизация существующих ресурсов (политико-экономических, технологических, научных), высокий уровень политической ответ-

ственности государств, скоординированность их действий, безусловное соблюдение основных принципов международного права. Самостоятельным фактором, который имеет очевидное идеологическое и прикладное значение, обладает тенденцией к расширению своего влияния в сфере двустороннего и многостороннего сотрудничества, становится межконфессиональный и межрегиональный диалог (греч. dialogos - разговор, беседа). С его существованием связано одновременно поливариантное развитие Сообщества на базе разнообразия культур, этнических групп, цивилизационных предложений и традиций с обеспечением общих догм, целей и ценностей. В числе последних - мир, взаимопонимание, открытость, коммуникативность. С учетом всех сложностей, противоречий сегодняшнего этапа новейшей истории межконфессиональный диалог - критерий цивилизационности современного государства и общества, гарантия их прогрессивного развития, устойчивости, основа социально-значимого прогноза. Все сказанное в целом (и в философско-концептуальном, и в практическом смысле) позволяет отнести сам диалог религий, его инструментарий, формируемое им пространство понимания, просвещения, образования и взаимодействия к числу собственно современных ценностей, некоему организационно-нормативному императиву. От его содержания, объемности, темпов освоения и интеграции в modus vivendi международного сообщества зависит стратегическое и инновационное развитие последнего. Нет ли в такого рода подходе, оценке какого-либо преувеличения, абстракции, виртуальности? Нет. Говорим убежденно, учитывая растущее понимание государств - основных, ведущих по-

Российская трактовка межконфессионального и межрелигиозного диалога опирается на исторические традиции, современный опыт (в том числе политтехнологический), конституционно — правовую базу, международно-правовые обязательства Российской Федерации.

литических акторов современности в создании некой духовности солидарности, поиске согласованной идеи для решения проблем глобалистики. А это, в свою очередь, предполагает учет всех процессов идентификации и самоопределения государств, обществ, включая то, что называется сегодня религиозным ренессансом. Чем быстрее и полнее мы сможем уяснить эти процессы, выбрать из них позитивное, отсечь и претрать из них позитивное, отсечь и пре-

дотвратить отрицательное (в любой перспективе), например, радикализм, экстремизм, претензии на жесткую монополию, силовую (с опорой даже на вооружение) конкуренцию, тем эффективнее мы разрушим планы идеологов столкновения и борьбы цивилизаций XXI века (а такие существуют). Позитив будет и в том, что возникнет (а это крайне необходимо) мировоззренческое согласие gui generis в рамках христианства, ислама, иудейства, буддизма, других направлений веры на решение действительно мировых проблем, затрагивающих интересы государств, народов, наций и человека. Обеспечение мирного сосуществования религий, их сотрудничества друг с другом на пространстве поиска мира, согласия и взаимопонимания - актуальнейшая задача, в решение которой призваны внести свой вклад все институты власти, включая парламентские структуры. Есть ли адекватное данной задаче поведение и восприятие со стороны государств? Все ли они готовы и способны к этому? В целом ответ может быть положительным. Свидетельство тому - усилия многих государств, использующих национальные и интернациональные инструменты, включая международные организации -ООН, ЮНЕСКО, СНГ, Евросоюз, Организация Исламская конференция, ЩОС и др. - работать по вектору создания ди-

выпуск № 1 (74) 2007

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Лихачев Василий Николаевич, заместитель председателя Комитета Совета Федерации по международным делам, чрезвычайный и полномочный посол, доктор юридических наук, профессор, член-корреспондент Академии наук Республики Татарстан.

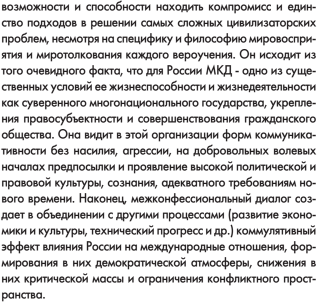
алоговых механизмов, атмосферы консенсуса, согласованных межрелигиозных позиций.

В этой деятельности особо приоритетными становятся три направления:

- признание межконфессионального диалога (МКД) фактором глобальной и региональной политики;
- структуризация межконфессионального и межрелигиозного общения, в том числе и как элемента международной системы безопасности;
- нормативизация диалога, выработка четких и ясных принципов и подходов взаимодействия конфессий и религий.

К настоящему времени многие и многие государства, общества различной ориентации, политического устройства, географического месторасположения накопили солидный

опыт содействия межконфессиональному диалогу. Существует подобный значимый, развивающийся в новых условиях опыт и у России. В силу разных причин (объективных и субъективных) он имеет как внутреннее, так и международное значение. Российский взгляд на сотрудничество религий, их лидеров опирается на принципы исторического оптимизма, уверенность в



Российская трактовка межконфессионального и межрелигиозного диалога опирается на исторические традиции, современный опыт (в том числе политтехнологический), конституционно-правовую базу, международно-правовые обязательства Российской Федерации. Речь идет, в частности, о следующих фактах:

- отсутствие в истории России межрелигиозных войн и конфликтов; наличие более чем 1000-летнего периода добрых отношений между христианством и исламом;
- признание государством равенства всех религиозных организаций перед законом, невмешательство государства в их деятельность, соблюдение принципа свободы совести и вероисповедания (ст. 14 Конституции РФ);
  - установление конституционной ответственности, право-

вого запрета на пропаганду социального, расового, национального, религиозного или языкового превосходства (ст. 29 Конституции РФ);

- выполнение Российской Федерацией обязательств в сфере международного гуманитарного права, в том числе касающихся обеспечения общепризнанных прав и свобод человека, включая свободу вероисповедания, право на религиозное воспитание и т.д. Речь идет о соответствии как Основного Закона РФ, так и отдельных законодательных актов (их более 100), а также правоприменительной практики таким фундаментальным источникам международного права как Всеобщая декларация прав человека 1948 г. (ст. 18); Международный пакт об экономических, социальных и культурных правах 1966 г. (ст. 13); Международный пакт о граж-

данских и политических правах 1966 г. (ст. 18); Конвенция о правах ребенка 1989 г. (ст. 2, 14); Международная конвенция о ликвидации всех форм расовой дискриминации 1965 г.; Декларация о правах лиц, принадлежащих к национальным или этническим, религиозным и языковым меньшинствам, принятая Генеральной Ассамблеей ООН 18 декабря 1992 г. (ст. ст. 5-7);

- наличие официальных структур сотрудничества власти (федеральной и в субъектах РФ) с религиозными объединениями. Например, Совет по взаимодействию с религиозными организациями при Президенте РФ, соответствующие структуры в республиках Татарстан, Ингушетия и других регионах страны;
- существование системы общественного сотрудничества и понимания между конфессиями России.

Эти и другие позитивные знаки, раскрывающие формулу внутрироссийского МКД, объясняют глубокую озабоченность российского государства и общества проблемами мирного сосуществования религий в мире в целом и его отдельных регионах. События - различные по остроте и общественному резонансу, но мимо которых нельзя пройти - усилили в последние годы эту озабоченность. Среди них - уничтожение талибами древнейших статуй Будды в 2001 г., убийство в Голландии режиссера Тео ван Гога в 2004 г., погромы в предместьях Парижа и другие факты, в том числе публикации в некоторых западно-европейских СМИ осенью 2005 года и в начале 2006 года карикатур на пророка Мухамеда. Отметим, что оскорбления святого для мусульман образа осудила русская православная церковь, другие религиозные объединения. Вот почему как политическое руководство, так и религиозные деятели в России выступают с общих позиций в пользу строительства межконфессионального диалога в мире, повышения культуры взаимодействия, стимулирования программ просвещения и воспитания, связанных с конфессиональным бытием. Четкую позицию занимает в этом вопросе Президент России В.В. Путин. Так, выступая в Нью-Йорке на саммите ООН в 2005 году, он заявил следующее: "Идеологам цивилизованного раскола и террористической агрессии мы должны противопоставить не только согласованные действия государств. Но что принципиально важно - широкие

возможности гражданского общества, средств массовой информации, культурного и гуманитарного сотрудничества, а также равноправного межконфессионального диалога". Эта же мысль вновь прозвучала в выступлении главы государства на Всемирном саммите религиозных лидеров в июле 2006 г. Он, в частности, подчеркнул, что "мы хорошо знаем, сколь мощной объединяющей силой может быть религия, но не менее хорошо видим, к чему ведет самозванная проповедническая деятельность отдельных экстремистов как лидеров, идеологов, цинично использующих чувства верующих". "Мы видим, как тонка грань, за которой может быть развязана война и насилие, может пролиться кровь, и обязаны противопоставить этому самый широкий межконфессиональный диалог", - заявил он. Сформулированные В.В. Путиным положения можно рассматривать как основу российской концепции межцивилизационного диалога, включая его конфессиональный компонент, которая была заявлена РФ в последнее время в Организации Объединенных Наций, в "восьмерке", Совете Европы, других международных институтах.

В реализации концепции принимает самое активное участие российская общественность и духовенство. Пример тому - создание таких форматов, как "Диалог цивилизаций" (о. Радос), "Русская неделя на о. Корфу", Всемирный

саммит религиозных лидеров, группа стратегического видения "Россия - исламский мир" и др. Российская сторона поддерживает инициативы и предложения других стран и организаций. Например, Казахстана, где в 2006 г. на съезде представителей ведущих мировых религий были утверждены Принципы межконфессионального диалога, ASEM (встреча Азии и Европы) и т. д. Вне всякого сомнения, большие перспективы и ресурсы для разработки и претворения в жизнь Программы межконфессионального мира и согласия, диалога цивилизаций имеет международное парламентское сообщество.

В Повестку его работы могут быть включены различные актуальные вопросы. Среди них - обобщение опыта межконфессионального сосуществования в разных государствах, мониторинг гуманитарной и правозащитной деятельности, действующего законодательства, поддержка идеи создания при Генеральном Секретаре ООН Совещательного органа "Совет цивилизаций" и т. д. Результатом совокупных усилий должно стать формирование системы парламентского обеспечения и содействия межконфессиональному диалогу в отдельных странах и регионах Земли. На этом пути российский опыт приобретает особое политическое значение.

ГОСУДАРСТВО И ПРАВО

## ОПТИМИЗАЦИЯ ИНФРАСТРУКТУРЫ ПРЕДОСТАВЛЕНИЯ ГОСУДАРСТВЕННЫХ УСЛУГ

**Яцкин А.В.**<sup>1</sup>

птимизация инфраструктуры предоставления государственных услуг как основная

идеология административной реформы закладывает основу так называемого "сервисного" государства, то есть государства, которое обслуживает не свои, а публичные интересы. Именно поэтому выбор понятия во многом означает выбор вектора её проведения.

В настоящее время законодатель не стал трактовать в действующем законодательстве понятие государственной услуги. С одной стороны, это оказало не-

Оптимизация инфраструктуры предоставления государственных услуг как основная идеология административной реформы закладывает основу так называемого "сервисного" государства, то есть государства, которое обслуживает не свои, а публичные интересы.

нистративной реформы, так как породило постоянные споры – критики реформы получили возможность ис-

пользовать правовую нечеткость понятия государственной услуги в качестве одного из аргументов против проведения административной реформы. С другой стороны, отсутствие четкого определения позволило должностным лицам, отвечающим за планирование административной реформы, занять пустующую нишу и попытаться воспользоваться этим понятием в целях оптимизации практики государственного управления.

Понимание государственных услуг как бесплатных услуг в сфере образования, здравоох-

<sup>1</sup>**Яцкин Андрей Владимирович** – полномочный представитель Правительства Российской Федерации в Совете Федерации ФС РФ.

гативное влияние на реализацию мероприятий адми-